
«Lett»,	skreiv	ein	kollega	av	meg	på	facebook,	

«Barneskirenn»	skreiv	ein	annan.	

Jauda,	men	då	gløyme	dei	samstundes	at	det	er	nett	denne	typen	
tematikk	sosiologien	har	bala	med	i	heile	si	moderne	tid.	

Kommisjonen	har	med	andre	ord	gitt	meg;	den	størst	moglege	
samfunnsfaglege	oppgåva	dei	kunne	finne.	

Heilt	sidan	Durkheim – har	sosiologane	søkt	å	forklare	samarbeid	
mellom	menneskjer	gjennom	å	identifisere	kva	verdiar	som	er	
internalisert i	oss	menneskjer	som	får	oss	til	å	etterleve	normer.	

Samstundes	har	økonomifaget–heilt	sidan	Adam	Smith,	ja	kanskje	
endatil	før	han	– vore	like opptatt	av	samarbeid	mellom	menneskjer,	
men	då	fyrst	og	fremst	av	kva	insentiv	som	får	egoistiske	individ	til	å	
samarbeide.	

Eg	skal	altså	drøfte	forholdetmellom	kultur,	normer	og	kollektive	gode,	
og	kommisjonen	ber	meg	om	å	avgrense	meg	til	ruralsosiologien,	og	det	
kan	i	alle	fall	hjelpe	meg	eit	stykkje	på	veg.

1



Så	lat	meg	starte	der,	lat	meg	starte	med	å	sjå	på	det	særeigne	med	det	
rurale,	og	tilhøvet	mellom	kultur,	normer	og	kollektive	gode	på	bygda.

• For	nokre	år	tilbake	lærte	eg	meg	eit	nytt	ord.	Ikkje	nytt	i	den	forstand	
at	det	er	nylaga,	snarare	tvert	om,	ordet	er	gamalt	som	alle	haugar,	
men	for	meg	var	det	likevel	nytt.		

Det	var	ein	eldre	mann	i	nord	Trøndelag	som	lærte	meg	ordet,	
men	eg	er	overtydd	om	at	tilsvarande	vaksne	personar	frå	kvar	
som	helst	i	landet	kunne	likefort	lært	meg	det	same	ordet.	

Han	brukte	det	då	han	snakka	om	korleis	samarbeidsrelasjonane	i	
grenda	hadde	endra	seg	frå	då	han	var	liten	og	fram	til	i	dag.

• «Det	meste	skjedde	innanfor	bearkretsen» sa	han.	Eg	forstod	nok	
ordet	intuitivt,	men	det	var	likevel	heilt	nytt	for	meg.

• Bearkretsen slik	han	sa	det	er	nok	ein	dialektvariant	og	skal	du	finne	
det	i	ordboka	må	du	for	det	fyrste	leite	i	nynorskordboka	og	så	må	du	
søkje	på	bedarlag eller	bedlag.	

I	Norsk	ordbok	finst	det	også	som	bedkrins.	

2



Ordet	tyder:	grend	eller	ein	krins	der	dei	bed	kvarandre	i	visse	slag	
gjestebod

• Min	mann	skildra	livet	i	det	gamle	bondesamfunnet	og	korleis	det	var	
organisert	kring	dei	stadeigne	ressursane,	den	tilgjengelege	
teknologien og	dei fysiske	føresetnadar	knytt	til	geografi	og	landskap.	

• Frå	gamalt	av	utgjorde	gjerne	grenda	dei	ytre	rammene	for	mykje	av	
det	sosiale	livet	til	grendefolket,	både	i	yrkje	og	fritid	– i	den	grad	det	
gjekk	ann	å	skilje	mellom	yrkje	og	fritid	i	det	gamle	samfunnet.	

• Her	fanst	bearkretsane,	dei	utgjorde	maskinsamarbeidet,	vêrringen,	
sankelaget	og	det	meste	anna.	Her	samarbeida	dei	om	
vatningsanlegget,	vedlikehald	av	flomvernet	og	ei	mesta	uendeleg	
rekkje	av	livsviktige	oppgåver	som	elles	 ingen	hadde	rekt	over	aleine.

Godt	granneskap	var	ein	viktig	grunnkapital	for	den	einskilde,	
granneskapet	var	avgjerande	for	suksess	så	vel	som	fiasko	i	livet.	

Eit	godt	granneskap	auka	effektiviteten	og	reduserte	risikoen	i	det	
daglege,	og	då	var	det	– ikkje	berre	greitt	– men	absolutt	rasjonelt	
å	be	grannane	på	gjestebod	når	odelssonen	skulle	døypast,	
konfirmerast,	giftast	eller	i	verste	fall	gravleggjast.	

Å	invitere	grannane	til	å	ta	del	i	familien	sine	gleder	og	sorger,	
styrka	banda	som	dei	alle	var	så	djupt	avhengige	av.	Bearkretsen
styrka	moralen,	den	vedlikeholdt den	lokale	kulturen	og	
manifesterte	normene	sin	betyding	som	grunnpilaren	i	deira	felles	
samfunn.

Men	for	meg	var	det	eit	nytt	ord.

2



For	me	kjenner	ikkje	bearkretsen i	den	nye	bygda.

• Til	det	har	bygda	endra	seg	for	mykje.	

• Og	endringa	er	kjenneteikna	av	skiftande	økonomiske	og	kulturelle	forhold.

• I	tillegg	vil	eg	stresse	dei	infrastrukturelle	forholda.	

Vegar,	flyplassar	og	breiband….,	raskare	og	betre	bilar,	bussar	og	tog	og	
beinharde	flyselskapseigarar	som	tyner	pilotar,	cabintillsette og	
bakkemannskap	til	det	ytste,	har	alt	bidrege	til	å	gjere	bygda	mindre	og	
større	på	same	tid.	

Det	har	sett	oss	i	stand	til	å	bu	på	bygda,	medan	me	lever	våre	daglegliv	i	
byen.	

• Modernitetsteoretikarane	har	nok	nokre	poeng	når	dei	hevdar	me	går	frå	
det	lokale	til	det	globale

3



• Blant	dei	mest	kjente	her,	finn	me	slike	som	Ulrik	Beck,	Anthony	
Giddens	og	Scott	Lash,	som	i	1994	hevda	at	i	det	seinmoderne	eller	
høgmoderne	samfunnet,	har	det	skjedd	ei	svekking	av	kollektiv	
identitet,	stadkjensle	og	klassemedvit.	

Men	dei	var	på	langt	nær	fyrst	med	desse	ideane.	Eigentleg	har	
desse	tankane	prega	bygdesosiologien	i	generasjonar.	

• Allereie	Georg	Simmel og	Louis	Wirth,	hevda	begge	at	
modernisering	og	urbanisering	ville	øydelegge	dei	personlege	og	
varige	relasjonane	som	kjenneteiknar	dei	rurale	samfunna	og	
erstatte	dei	med	fragmenterte,	flyktige	og	upersonlege	band.	

• Og	amerikanarenRoland	Warren	landserte	i	1963	sin	teori	om	«The	
Great	Change»	der	han	hevda	at	dei	rurale	samfunna	vil	verte	meir	
differensierte	og	den	einskilde	vil	i	stadig	større	grad	lenke	seg	opp	
mot	større	system	som	ligg	utanfor	lokalsamfunnet.	

Dette	vil	svekke	dei	lokale	banda	som	ein	gong	femna	om	mesta	
alt	som	skjedde	i	lokalsamfunnet.	Og	over	tid	vil	dette	også	svekke	
verdien	av	lokalsamfunnet	i	folk	sine	daglegliv	- og	det	som	til	
slutt	tel	er	det	som	skjer	utanfor	lokalsamfunnet

• Samstundes	kom	også	Edward	Shilsmed	teorien	om	«The	Mass	
Society»	som	- i	motsetnad	til	Warren	- såg	endringa	som	ein	fordel	
for	lokalsamfunnet.	

For	i	«The	mass society»	ligg	det	eit	sterkt	argument	for	å	forlate	
det	territoriale	 som	har	vore	vanleg	for	definisjonen	av	eit	
lokalsamfunn	og	heller	studere	korleis	folk	vert	innlemma	i	eit	
felles	verdisystem,	med	trådar	ut	mot	eit	større	samfunn.	

For	skal	me	tru	mass society teorien,	er	ikkje	lokalsamfunn lenger	
eins	med	det	lokale	samfunnet.	

3



Men	det	er	ikkje	berre	bygdebefolkninga	sin	identitetsorientering	som	
har	vore	sett	på	prøve	dei	seinare	åra, også	sjølve	relasjonen	mellom	by	
og	land	har	endra	seg	betydeleg.	

• Det	har	vokse	fram	ein	ny	økonomi	i	bygdene	

• og	den	har	mykje	godt	røyst	seg	på	ruinane	frå	den	gamle.

Frå	stort	sett	å	ha	produsert	livsviktig	forråd	for	bybefolkninga–i	
form	av	mat,	tømmer,	energi,	mineralar	og	youname it,	som	det	
heiter	så	fint	i	dag,	

• har	bygdene	etter	kvart	også	vorte	leverandørar	av	rekreativ velferd	
og	vorte	gjort	til	gjenstand	for	konsum	og	ikkje	einast	produksjon.	

• Og	det	er	nett	det	som	ligg	i	den	britiske	geografen	Paul	Cloke sin	
formulering	om	at	«skilnaden	mellom	det	nye	og	det	gamle	ligg	i	
relasjonen	mellom	produksjon	og	forbruk».

Lat	oss	sjå	litt	nærare	på	nett	denne	endringa.

4



Den	som	eg	tykkjer	formularar	dette	best	er	den	amerikanske	filosofen	
og	aktivisten	Steven	Best

• Best	er	ny-marxist	og	sterkt	inspirert	av	to	eksentriske	franske	
filosofar

• Guy-Ernest	Debordog

• Jean	Baudrillard

Best	skildrar	framveksten	av	den	nye	økonomien	gjennom	nettopp	å	
studere	forbruket,	og	hevdar	me	går	

• frå	varesamfunnet,	

• via	skodespelssamfunnet

• til	simuleringssamfunnet

5



Varesamfunnet,	seier	Best.	

• Kom	med	pengeøkonomien.	Hans skildring	av	varesamfunnet	er	
tungt	forankra	i	Marx	sin	forståing	av	kapitalismen.

• I	varesamfunnet	gjekk	- lat	oss	seie	gulrota	- frå	å	vere	maten	åt	
bonden,	til	å	verte	vara	som	skaffa	bonden	maten

• Det	skjedde	altså	ein	transformasjon,	frå	mat	til	matvare

• Og	typisk	her	var	at	sjølve	forbruket	av	vara,	skjedde	utanfor	bygda.

6



I	skodespelssamfunnet,	som	då	er	inspirert	av	Debord,	

• gjekk	gulrota	igjennom	enno	ein	transformasjon

• Novar	vara;	opplevinga	av	å	sjå	bonden	stå	bøygd	i	ein	haustvåt	
gulrotåker

• Bonden	er	skodespelaren	og	gulrota	er	kulissene	i	det	me	opplever	
som	eit	autentisk	teater	om	bygdekultur.	

7



I	det	siste	stadiet	– simuleringssamfunnet	– startar	det	heile	å	verte	
komplisert.	

• I	simuleringssamfunnet står	me	sjølve	i	åkeren;	og	simulerer	at	me	
er	bønder.

• No	tek	me	bilde	av	oss	sjølve	og	postar	det	på	facebook

• Saman	med	eit	fyndig	tweed	på	140	teikn

Alt	for	å	projisere	oss	sjølve,	alt	for	å	vise	oss	fram,	for	å	skape	eit
inntrykk	av	at	me	er	betre	enn	kva	me	eigentleg	sjølv	trur	me	er.	

8



Kvar	av	desse	overgangane	endrar	bygda

• Kvar	av	dei	representerer	eit	skifte	av	meiningsinnhaldet

Ikkje	berre	for	gulrota,	men	også	for	landbruket,	landskapet	so	vel	
som	for	heile	bygda.	

Bygda	har	gått	frå	å	vere	staden	der	folk	produserte	råvare	for	
eksport	ut	av	bygda	

• til	å	bli	representasjonar	for	den	symbolkonsumerande	middelklassa

• Den	har	blitt	eit	symbol	i	vårt	iaugefallande	konsum

• og	ein	rekvisitt	i	vår	iherdige	projisering	av	flyktige	identitetar.	

• Den	nye	økonomien	har	ikkje	berre	omdefinertbygda,	den	har	også	
ført	med	seg	nye	brukarar,	som	søkjer	legitimitet	for	sine	interesser.	
Og	den	har	gjort	bygda	meir	komplisert.

9



Den	nye	bygda	har	– som	om	den	ikkje	var	kompleks	nok	frå	før	

• – blitt	eit	enno	meir	komplekst	sosialt	system.	

• Den	består	av	meir	flytande	og	tildels	også	fleire	parallelle	nettverk

• Og	truleg	er	det	dekning	for	å	seie	at;	i	det	moderne	bygdesamfunnet	
i	dag,	finst	langt	fleire	og	meir	ulike	interesser	og	preferansar	enn	før,	

• og	kanskje	samarbeider	bygdefolk	også	sjeldnare	med	kvarandre,men	
uansett	skjer	gjerne	samarbeidet	på	heilt	andre	områder	i	dag,	enn	
kva	det	gjorde	før.	

Når	ein	i	lys	av	dette	ser	på	korleis	det	er	vanleg	å	definere	kultur	
og	normer	i	sosiologien	er	det	kanskje	ikkje	så	vanskeleg	å	
førestile	seg	at;	

• det	å	skulle	gjere	kultur	og	normer	til	viktige	parameter	for	
bygdeutvikling	- eller	 for	produksjonen	av	kollektive	gode	i	grendene	-
kan	vere	ei	utfordring.	

10



For	kultur	seier	Elster,	og	eigentleg	mange	med	han,	er:	

eit	kollektivt	medvit	for	ei	sosial	gruppe,	der	gruppas	medlemmar	delar	
ei	felles	tru	og	eit	felles	sett	av	verdiar.	

Trua	her	inkluderer	påstandar	om	korleis	verda	ser	ut	og	om	korleis	ting	
heng	saman,	altså	årsaksrelasjonar.	

Og	i	nær	slektskap	med	trua	finst	også	verdiane	som	inkluderer	religion,	
politiske	ideologiar,	men	også	moral	og	sosiale	normer.

11



Men	kva	så	med	grenda	i	dag?	Går	det	ann	å	snakke	om	grenda	som

• ei sosial	gruppe?	

Er	det	mogeleg	å	tenkje	seg	at	innbyggarane	i	ei	moderne	grend	
deler	

• ei felles	tru	og	

• eit felles	sett	av	verdiar?	

Eg	trur	ikkje	nødvendigvis	det,	men	likevel	kan	det	sjå	ut	som	at	
innbyggarane	i	ei	grend	deler	

• eit	slags	kollektivt	medvit	om	at	dei	trass	sine	mange	parallelle	 sosiale	
nettverk,	trass	ulikskapar	i	tru	og	kanskje	også	verdiar,	likevel	utgjer	ei	
slags	sosial	gruppe.	

12



Altså,	me	kan	lese	så	mykje	moderne	samtidsdiagnostiske	
analysar	- av	korleis	moderniteten	har	skapt	mekanismar	som	har	
flytta	det	sosiale	ut	frå	det	lokale	- som	me	berre	vil,	men	likevel	
ser	me	at	det	lokale	framleis	har	gyldigheit.	

Me	ser	det	kvar	gong	me	er	der.	Me	ser	det	når	me	forlèt	
kontorpulten	vår	for	å	gjere	feltarbeid	i	grendene,	me	ser	det	når	
me	ferierar,	me	ser	det	når	me	er	invitert	til	å	halde	eit	foredrag	til	
eit	eller	anna	slags	bygdemobiliseringsmøte.	

Kort	sagt;	me	ser	det	heile	 tida.	Bygdefolket	snakkar	om	grenda	si,	
og	dei	aller	aller fleste	snakkar	då	om	ME.	

Som	om	dei	er	ei	slags	felles	gruppe,	som	dei	deler	ei	slags	felles	
tru	og	som	om	dei	har	eit	slags	felles	sett	av	verdiar.

12



Truleg	gjeld	enno	tidlegare	Berkeley	professor	Philip	Selznick sin	skildring	
av	

• det	idealtypiske	lokalsamfunnet	som	

• eit	nettverk	av	kjenslevare	relasjonar	

kvalitativt	forskjellig	frå	dei	som	pregar	andre	sosiale	grupper.	

• Å	vere	del	av	eit	lokalsamfunn	omfattar	langsiktig	og	kontinuerlig	
sosial	samhandling	

som	bidreg	til	forminga	av	den	personlege	identiteten	samt	til	
sosial	og	økonomisk	produksjon	og	reproduksjon.	

• Resultatet	vert	ei	kjensle	av	å	høyre	til	– resultatet	vert	vi-kjensla som	
Reidar	Almås	så	enkelt	kallar	det

• Lokalsamfunnet	forpliktar	medlemmane	overfor	ein	delt	kultur,

forpliktinga	inkluderer	verdiar,	normer	og	endatil	meiningar.

13



Men	Selznick si	skildring	av	lokalsamfunnet	er	ei	idealtype,	kva	så	
med	

• lokalsamfunnet	i	praksis?

• I	praksis	vil	lokalsamfunna	variere	i	styrke,	avhengig	av	medlemmane	
sin	kollektive	involvering.

• Ingen	lokalsamfunn	har	nøyaktig	den	same	grada	av	identitet,	moralsk	
autoritet,	kollektiv	mobilisering	og	så	vidare

• Men	for	å	vere	eit	lokalsamfunn	lyt	det	ha	ei	viss	grad	av	desse	
eigenskapane.

13



Kanskje	kan	ein	tenkje	seg	at	styrken	i	kulturen	avheng	av	ei	rekkje	
karateristika.	

Kanskje	kan	ein	tenkje	seg	at	styrken	i	det	kollektive	medvitet	avheng	av	
til	dels	observerbare	kriterier	ved	lokalsamfunnet

• Ostromer	så	vidt	innom	dette	i	sitt	fyrste	kapittel	i	boka	
«Understanding	Institutional	Diversity».

• Styrken	i	den	lokale	kulturen	kan	variere	med	storleik	og	
befolkningssamansetjing.	Altså	med	dei	meir	demografiske	faktorane.

Ikkje	for	stort	og	ikkje	for	lite,	ikkje	for	få	unge	og	ikkje	for	få	
gamle

For	det	handlar	om	samhandling.	Det	handlar	om	å	møtes,	om	å	
sjå	kvarandre	i	augene,	og	om	å	snakke	saman,	om	å	dele	eit	
minimum	av	sosiale	opplevingar	– kort	sagt	det	handlar	om	
interaksjon.	

14



For	kultur	og	normer	vert	fyrst	og	fremst	formidla	og	internalisert
i	oss	gjennom	interaksjon.

Er	du	15	år	og	veks	opp	i	ei	grend	med	«berre	gamlinga og	
trygdebygdeharrya»	for	å	sitere	Stein	Torleif	Bjella,	så	vert	det	litt	
stusseleg.	Og	det	stusselege	gjer	sitt	til	at	viljen	til	å	gjere	ein	
innsats	for	fellesskapet	vert	gitt	dårlege	kår.

• Kanskje	kan	ein	også	tenkje	seg	at	styrken	i	- og	for	så	vidt	også	grada	
av	felles	eigarskap	til	– verdisettet,	avheng	av	kor	godt	desse	verdiane	
er	forankra	og	kommunisert	i	lokalsamfunnet.	

Dette	er	i	slekt	med	store	delar	av	kultursosiologien	og	
semiotikken	

Me	snakkar	om	fiskarmentalitetar	og	om	skogsarbeidarkulturar,	
enkelte	har	endatil	teke	til	orde	for	at	det	oppstår	ein	eigen	form	
for	kultur	blant	dei	som	står	ved	smelteomnane	i	fjordbotnane	
våre.	Dei	historiske	linjene	spelar	heilt	sikkert	inn	og	spørsmålet	
er;	kor	fleksible	greier	me	å	gjere	forteljingane	om	det	som	er	
vårt?	Og	i	kva	grad	evnar	ein	å	femne	om	ein	størst	mogleg	del	av	
det	vi’et forteljingane	er	meint	å	inkludere?

I	dag	har	me	hundrevis	av	program	kring	om	i	landet	som	hevdar	å	
ta	mål	av	seg	å	skulle	bidra	til	å	styrke	den	lokale	identiteten	og	
bygge	samhald	og	styrke.	Alle	meiner	å	ha	eit	underliggande	
langsiktig	mål	om	å	bidra	til	å	gjere	lokalsamfunnet	kapable	til	å	ta	
grep	over	sin	eigen	situasjon.	

Personleg	har	eg	ein	gnagande	tvil	om	verdien	av	desse	
programma.	Eg	er	usikker	på	kor	vidt	desse	programma	er	
forankra	lokalt	eller	om	dei	eigentleg	berre	er	forankra	i	skallane	
åt	prosjektmakarane.	

I	fall	det	siste,	er	eg	redd	for	at	prosjekta	snarare	verkar	
framandgjerande	enn	styrkande	for	dei	det	er	meint	å	
understøtte.	

14



Men	la	det	ligge	no.	Og	lat	oss	heller	gå	vidare	til	det	tredje	
karakteristika	som	eg	meiner	å	kunne	lese	ut	av	Ostromsit	
kapittel.

• For	kanskje	kan	ein	tenkje	seg	at	sjølve	forståinga	av	den	eller	dei	
ulike	handlingssituasjonanesom	bygda	står	overfor	også	er	med	på	å	
innverke	på	kulturen	og	legge	premissane	for	det	kollektive	arbeidet	
med	å	ta	seg	sjølv	vidare	og	inn	i	framtida.	

Handlingssituasjonen	kan	vere	avgrensa	av	ulike	ting.	Det	kan	vere	
politiske	hindringar,	det	kan	handle	om	økonomi	eller	endatil	
naturgitte	faktorar	som	fjell	og	fjord	og	sørvest	kuling	og	regn.

Dette	er	i	slekt	med	trua,	slik	den	er	inkludert	i	Elster	sin	
definisjon	av	kultur.	Det	er	i	slekt	med	årsaksrelasjonane	og	
korleis	me	ser	på	trugsmål	og	moglegheiter	for	vårt	eige	samfunn.	

Dette	minner	oss	samstundes	på	effekten	eit	utanforståande	
trugsmål	kan	ha	på	lokalsamfunnet.	

Ingenting	er	så	bra	for	samhaldet	som	ein	felles	fiende.	

Anten	fienden	er	rovdyrforvaltinga	eller	Kommunalminister	
Sanner,	så	bles	det	liv	i	vår	forståing	om	at	me	lid	ei	felles	skjebne.

Det	siste	momentet	som	eg	vil	trekke	ut	av	Ostromsitt	kapittel	om	
diversitet og	struktureringav	menneskeleg	samhandling	er	

• grada	av	symmetri	mellom	befolkningas	ressursar	og	preferansar.	Det	
handlar	om	makt	og	om	viljen	til	å	bruke	makt	og	om	befolkningas	
ulike	interesser.

Her	ligg	kanskje	ei	av	dei	største	utfordringane	for	fleire	
lokalsamfunn	framover.	

For	etter	kvart	som	bygdene	har	blitt	mindre	homogene.	
Etter	kvart	som	dei	har	gått	frå	å	vere	småbruksbygder	til	å	bli	
pendlarbygder.	

14



Etter	kvart	som	dei	har	gått	frå	å	vere	staden	der	ein	oppheld	seg	
mesta	heile	livet,	til	å	bli	rekreative kolloniar for	andreheims-
bebuarar	og	tilfeldig	forbipasserande.	

Så	har	også	symmetrien	mellom	folk	sine	ressursar	og	
preferansar	endra	seg.

Men	eg	er	ikkje	så	sikker	på	om	dette	vil	vere	så	einsidig	negativt	
for	bygdene.	

For	det	handlar	mest	om	vilje	til	å	bruke	makta	som	ligg	i	
ressursane	kvar	og	ein	rår	over,	og	om	evna	den	einskilde	har	til	å	
sjå	dei	komplekse	samanhengane	som	ligg	bak	skapinga	og	
vedlikehaldet	av	det	me	eigentleg	er	interessert	i.

Det	er	ikkje	sikkert	at,	sjølv	om	eg	djupast sett	er	meir	interessert	i	
havlyset	og	det	visuelle	intrykket	av	ein	rural	idyll	enn	i	effektiv	
mjølkeproduksjon	og	behova	for	ei	funksjonell	fiskerihamn,	
dermed	automatisk	vil	sette	meg	i	mot	tiltak	for	å	legge	vilkåra	til	
rette	for	dei	som	lever,	bur	og	verkar	i	lokalsamfunnet.	

Det	er	fort	eg	evnar	å	sjå	at	det	nettopp	er	dei	som	lever	og	bur	i	
lokalsamfunnet,	som	faktisk	samstundes	produserer	dei	goda	som	
eg	set	så	stor	pris	på	når	eg	skal	nyte	calvadosenmin	på	terrassen.	

Kanskje	er	det	større	symmetri	mellom	bygdefolk	sine	preferansar	
for	kva	det	rurale	er	og	kva	det	skal	vere,	enn	ein	av	og	til	kan	få	
inntrykk	av	når	ein	les	aviskronikkar	og	litterære	essays	frå	
salongane	i	hovudstaden.	

14



Men	over	til	det	som	kanskje	er	eit	av	kjenespørsmålaher,	nemleg;	
kvifor	bør	bygdeforskarar	vere	opptatt	av	den	lokale	kulturen?

• Her	vil	eg	igjen	referer	til	Elinor	Ostromog	eit	foredrag	som	eg	var	så	
heldig	å	få	med	meg	under	eit	besøk	til	Cornell	University	i	mai	2010.

• «vi	har	klare	prov	for	at	grupper	der	medlemmane	deler	ein	kultur	for	
gjengjelding,	oppnår	større	suksess	enn	grupper	der	medlemmane	
opptrer	som	om	dei	var	framande	for	kvarandre	og	primært	søkjer	
kortsiktig	profitt	for	seg	sjølv»	sa	Ostrom

og	kvilte	seg	på	eit	hav	av	empiriske	arbeid	utfør	i	regi	av	det	som	
seinare	skulle	få	namnet	«The	Vincent	and	Elinor	Ostrom
Workshop in	Political Theory and	Policy Analysis».

• Større	suksess,	seier	Ostrom.	

Det	handlar	altså	om	gruppas	evne	til	å	produsere	gode	som	gir	
gruppa	ein	auka	samla	suksess.

15



Omsett	til	bygdesosiologi	så	betyr	det	at	grenda	vert	betre	til	å	
ivareta	grunnleggande	ressursar	som	krevst	får	å	sikre	
innbyggarane	sin	velferd,	om	dei	delar	ein	felles	kultur.	

Og	det	fører	oss	over	på	eit	anna	poeng	i	denne	utsegna	frå	Ostrom.

For	her	dreg	ho	opp	eit	skilje	mellom	ein	kultur	for	

• gjengjelding	og	det	å	vere	

• framand	for	kvarandre	

• og	det	å	søkje	kortsiktig	profitt	for	seg	sjølv.	

Kjennskap	til	kvarandre	og	den	einskilde	sin	tidshorisont	har	altså	
betyding	for	kor	vidt	ein	gjengjeldar	ei	handling.	

Den	som	har	levd	saman	med	sine	sambygdingar	ei	tid,	og	som	
også	ser	føre	seg	å	leve	saman	med	sambygdingane	i	lang	tid	
framover,	vil	altså	vere	meir	tilbøyeleg	til	å	inngå	i	samarbeid	enn	
ein	som	berre	droppar	innom	for	ei	kort	periode.	

Men	treng	det	nødvendigvis	å	vere	slik?	Ja	det	er,	meiner	eg,	eit	
empirisk	spørsmål	meir	enn	eit	teoretisk	spørsmål.	

15



Men	lat	oss	likevel	starte	med	teorien	om	kvifor	folk	samarbeidar

• Det	er	funksjonelt.	Det	var	lenge	den	rådande	tesa.	Det	var	arven	frå	

• August	Comte,	
• Herbert	Spencer	og	seinare	både	
• Dürkheim og	
• Weber….	og	endeleg	syntetisert	gjennom	
• Talcott Parsons sitt	arbeid.

• Framover	på	60	og	70	talet	vaks	det	derimot	fram	ein	betydeleg	
kritikk	av	dette	perspektivet.	

Det	skildrar	eit	oversosialisertemenneskje,	sa	kritikarane	og	
særleg	Parsons fekk	gjennomgå

• Funksjonalismen	framstiller	mennesket	som	eit	umælande	dyr	som	
slavisk	følgde	normene	utan	tanke	for	seg	sjølv,	hevda	kritikarane.	

16



I	kjølvatnet	av	kritikken	følgde	ei	heil	rekkje	retningar i	sosiologien.	Me	
fekk	

• bytteteoretikarane	Homans	og	Blau,	me	fekk	den	fortolkande	
sosiologien	med	pragmatismen	og	Chicagoskulenog	me	fekk	

• Mead	og	Goffmanog	me	fekk	sosialkonstruktivismen	med	
• Berger	og	Luckmannog	mange	fleire	retningar	i	sosiologien

• Men	i	følgje	Fehr	og	Gintis skapte	kritikarane	lite	alternativ	empirisk	
basert	teori	om	kva	som	driv	oss	til	handling.	

Og	eg	kjenner	eg	kan	støtte	dei	på	det.

Det	var	mykje	skrivebordssosiologi	som	låg	til	grunn	for	tenkinga	
til	store	delar	av	desse	skallane.	

Få	greidde	eigentleg	å	kome	opp	med	empiriske	prov	for	kviforme	
menneskjer	samarbeidar.

• Samstundes	blomstra	hovudstraumen	av	økonomane	sin	”economic
man”	førestilling.	

Ei	førestilling	der	mennesket	vart	framstilt	som	100%	rasjonell	og	
nyttemaksimerande	i	ein	kvar	situasjon	utan	tanke	på	
situasjonens	kompleksitet.	

Dette var	ei	førestilling	som	få	eller	ingen	eigentleg	trudde	
nemneverdig	på,	den	var	berre	så	lett	å	rekne	med.	

Og	det	såg	tilsynelatande	ut	til	å	funke.

16



Eg	tykkjer	Fehr	og	Gintis seier	det	så	bra	i	denne	formuleringa.	

• For	trass	det	at	mangelen	på	ein	modell	for	menneskeleg	åtferd	let	
sosiologien	drive	i	rom	sjø	utan	anker,	har	hovudstraumen	av	
økonomifaget	knytt	seg	til	fei	anker.

For	ein	modell	for	menneskeleg	åtferd	er	viktig	for	sosiologien,	om	
den	skal	ha	relevans	for	samfunnsutviklinga.	

Og	som	ein	reaksjon	på	det	enkelte	såg	på	som	ei	krise	for	
sosiologifaget,	gjekk	nokre	til	laboratoriet.	

Dei	ville	rett	og	slett	finne	kva	som	ligg	i	oss	som	menneskjer,	som	
igjen	fremmar	eller	hemmar	samarbeid.

17



Kva	lærdom	kan	ein	då	trekkje	frå	laboratoriet?	Kvifor	samarbeider	
menneskjer?

• Det	er	fyrst	og	fremst	dei	sokalla	offentlig	gode	eksperimenta	som	kan	
lære	oss	noko	om	dette.	

Eg	veit	ikkje	kor	godt	dokke	kjenner	denne	typen	eksperiment,	
derfor	skal	eg	no	drage	ei	rask	skisse	som	syner	grunnprinsippa

• Tenk	dokke	fire	medlemmar	av	ei	gruppe	

• som	skal	samarbeide	om	å	produsere	eit	felles	gode

• medlemmane	får	utdelt	20	kroner	kvar

• Av	den	tjuelappenkan	dei	investere	så	mykje	dei	ønskar inn	i	
produksjonen	av	fellesgodet

• Eigenskapen	ved	fellesgodet	er	av	ein	slik	art	at	den	totale	summen	
som	vert	lagt	i	felleskassa	vert	multiplisert	med	to

• før	alt	vert	ført	tilbake	til	alle	medlemmane	i	gruppa,	med	likt	beløp	til	
alle,	uavhengig	av	den	investeringa	kvar	av	dei	gjorde

18



Ein	maks	variant	av	dette	spelet	finn	me	om	alle	investerer	alt	dei	har	i	
produksjonen	av	godet.

• Alle	legg	20	kroner	i	potten

• Det	gir	80	kroner	multiplisert	med	2	og	dermed	160	kroner	i	
fellespotten

• Som	kan	tilbakebetalast	til	medlemmane	likt,	

• Altså	40	kroner.	Kvar	av	medlemmane	har	då	dobla	pengebehaldninga	
si,	frå	det	opphaveleg	20	kroner	til	no	å	sete	att	med	40	kroner	kvar.

• Dette	er	då	reine	skjære	paradiset

19



Alternativt	kan	ein	tenkje	seg	at	berre	ein investerer	i	fellesskapet,	og	
han	investerer	i	tillegg	alt	han	eig.	

Resten	vel	i	staden	å	sete	inne	å	sjå	på	Hotel	Cæsar

• Då	vert	det	berre	20	kroner	i	kassa	og	multiplisert	med	2	gir	det	berre	
40	kroner	

• som	igjen	vert	fordelt	tilbake	til	alle	dei	fire	medlemmane.	

• Det	trasige	då	er	at	den	som	investerte	alt	han	eigde	berre	sete	at	
med	10	kroner	totalt,	medan	dei	tre	karane	som	sat	å	koste	seg	i	
godstolen,	vert	sitjande	att	med	30	kroner	i	pungen	- utan	så	mykje	
som	å	ha	løfta	ein	finger...		

Slik	kunne	me	ha	halde	på	lenge,	men	eg	reknar	med	det	er	greitt	
å	stogge	her

20



Poenget	er	at	eksperimenta	syner	at	i	offentlig	gode	eksperiment	

• utan	kommunikasjon	mellom	medlemmane	

• så	går	mellom	40	og	60	%	av	oss	inn	i	spelet	med	ein	vilje	til	å	
samarbeide.

• Etter	kvart	avtek rett	nok	den	viljen,	men	den	går	eigentleg	aldri	heilt	
ned	til	null.	Det	til	tross	for	at	i	dei	alle	fleste	tilfella	 så	burde	den	det,	
reint	rasjonelt.

• Eit	anna	interessant	empirisk	funn	frå	eksperimenta	er	at	dei	som	trur	
andre	vil	samarbeide	er	meir	villig	til	sjølve	å	samarbeide.	Det	betyr	
altså	at	våre	idear	og	vår	tru	om	andre	har betydning for	våre	eigne	
val.	

• I	tillegg	ser	ein	at	til	betre	ein	spelar	kan	spelet,	til	større	vert	viljen	til	
samarbeid.	Altså	nå	ein	har	skjønt	prinsippet	i	spelet,	så	slår	ikkje	det	
ut	i	at	ein	droppar	samarbeid	rett	og	slett	fordi	det	er	logisk	sett	det	
mest	rasjonelle,	nei	ein	satsar	heller	meir	på	å	få	det	til	å	funke.	Det	
kan	vanskeleg	tolkast	som	noko	anna	enn	at;	ja,	eg	ser	korleis	dette	vil	
ende,	men	eg	skal	i	alle	fall	gjere	mitt	for	å	få	dette	til	å	virke	slik	det	
bør	virke.	Eg	veit	skuta	vil	gå	ned,	men	eg	skal	i	alle	fall	gå	ned	med	
flagget	til	topps.	For	det	handlar	om	sjølvrespekt,	det	handlar	om	
sjølvakt	om	å	stå	for	noko	og	om	å	flagge	moralske	prinsipp....	

21



Om	me	då	ser	på	offentlig	gode	eksperiment		der	det	er	opna	for	
kommunikasjon	mellom	medlemmane	

• ser	ein	at	i	det	ein	opnar	for	kommunikasjon	mellom	medlemmane	
går	også	samarbeidsviljen	dramatisk	opp.

• Sjølv	i	enkle	eksperiment	der	kommunikasjonen	mellom	medlemmane	
einast	vart	formidla	ved	hjelp	av	simpel	data	kommunikasjon,	der	
medlemmane	kunne	gi	kvarandre	raudekort	for	å	markere	misnøye	
med	dei	andre	deltakarane	sin	strategi,	går	samarbeidsrata	betydeleg	
opp.	

• Om	ein	i	tillegg	opnar	for	andlet-til-andlet	kommunikasjon,	så	løftar	
samarbeidsviljen	seg	dramatisk	både	ved	inngangen	til	spelet	og	
gjennom	heile	spelet.

• Ytterlegare	løfta	vert	samarbeidet	om	medlemmane	også	for	lov	å	
sanksjonere	mot	dei	som	yter	under	gjennomsnittleg	innsats.

• Etter	kvart	som	spela	vert	meir	komplekse	finn	ein	også	ei	rekkje	
andre	variablar	som	innverkar	på	samarbeidet.

22



• som	mellom	anna	om	ein	legg	inn	kriterier	for	medlemskap	i	gruppa

• og	endatil	om	ein	opnar	for	konkurranse	mellom	medlemmane	så	går	
samarbeidsviljen	opp

• og	om	ein	då	i	tillegg	legg	inn	variasjonar	i	slike	ting	som	kor	
sofistikert	kommunikasjonen	mellom	medlemmane	skal	kunne	vere,	
kor	avanserte	sanksjonsmekanismersom	er	lov	i	spelet	og	ikkje	minst	
om	korleis	fordeling	av	utbytte	skal	skje.	Alt	dette	er	med	på	å	heve	
samarbeidet	i	gruppa.

22



Så	altså; kvifor	samarbeidar menneskje

• Frå	labben	har	me	lært	at	

• sjølvaktingaog	dei	sosiale	normene	samspelar

• me	er	ikkje	predisponert	til	rein	egoistisk	åtferd

• men	me	er	sjølvaktande	og	predisponert	med	ei	gjengjeldingsnorm

• vidare	har	me	lært	at	samhandling	og	kommunikasjon	er	avgjerdande	
for	å	skape	effektive	og	velfungerandekollektiv	godeproduksjon

• det	mogleggjer	positiv	og	negativ	sanksjonering

• det	mogleggjer	forhandlingar	mellom	gruppas	medlemmar

• og	det	mogleggjer etablering	av	reglar

23



OK,	no	har	me	altså	snakka	om	

• grenda,	og	me	kan	anta	at	grendene	finst	og	at	medlemmane– altså	
inbyggarane– deler	ein	slags	felles	kultur

• det	finst	ei	vi-kjenslemed	varierande	styrke	avhengig	av	ei	
rekkje	faktorar.

• I	tillegg	har	me	sett	at	menneske	er	i	overraskande	grad	villige	til	å	gå	
inn	i	samarbeid	om	å	produsere	kollektive	gode	og	at	den	viljen	veks	
og	vert	styrka	med	auka	moglegheit	for	samhandling.

• me	er	sjølvaktande	og	predisponert	med	ei	gjengjeldingsnorm

• alt	dette	er	viktige	grunnressursar	for	eit	samfunns	evne	til	å	
produsere	kollektive	gode

• men	så	var	det	det	med	normer,	og	alle	fyrst	kva	er	normer?

24



Eller	 lat	oss	heller	 starte	med	

• kva	normer	ikkje	er

• det	er	viktig	å	skilje	mellom	normer	og	det	som	vert	kalla	kodifiserte	
reglar.	Altså	reglar	som	det	gjerne	er	forhandla	om	og	som	etter	
forhandlinga	har	blitt	nedskrivne.	

• slike	reglar	føls	gjerne	av	formelle	sanksjonar,	det	gjer	ikkje	
normene	– dei	er	alltid uformelle,	det	kan	følgje	sanksjonar	
med	normene,	men	dei	er	i	så	fall	ikkje	formalisert.

• Ein	annan	viktig	ting	med	normer	er	at	me	kan	ikkje	stille	oss	opp	og	
observere	ei	gruppe	menneskjer	og	definere	normer	til	å	vere	gjentatt	
observerbar	åtferd.	Det	er	meir	komplisert	enn	som	så

• Altså	normer	er,	som	nemnt,	

• fyrst	og	fremst	uformelle,	dei	skil	seg	frå	formelle	og	nedskrivne	reglar	
særleg	ved	at	dei	er	midre klare	på	sanksjons	type	og	grad

• i	tillegg	gir	dei	oss	føringar	på	tre	viktige	handlingsval
• dei	fortel	oss	kva	me	må	gjere
• og	dei	fortel	oss	kva	me	kan	gjere
• og	til	sist	fortel	dei	oss	kva	me	ikkje	må	gjere

25



Lat	oss	sjå	litt	til	evolusjonspsykologane	også,	når	me	no	fyrst	er	i	gong,	
og	korleis	dei	handterer	normer

• om	me	tek	som	utgangspunkt	at	vår	rasjonalitet	er	avgrensa	– det	kan	
me	vel	vere	samde	om	no….	?

• då	ser	me	at	i	komplekse	sosiale	situasjonar,	kan	vere	vanskeleg	
å	forstå…	det	kan rett	og	slett	vere	vanskeleg	å	skaffe	seg	
oversikt	over,	og	kalkulere	utfallet	av,	ulike	strategiar	og	
handlingar

• Derfor	har	me	utvikla	ein	evne	– lik	den	me	finn	for	språk	– til	å	lære	
normer	og	generelle	 sosiale	reglar. Rett	og	slett	for	å	forenkle	
valsituasjonen	i	dagleglivet.	

• Me	lærer	gjennom	interaksjon	med	andre	

• Prøving	og	feiling	er	ei	primærkjelde,	like	mykje	for	læring	av	
individuelle	ferdigheiter,	som	for	læring	av	felles	normer	og	reglar,	
som	bidreg	til	å	auke	ei	gruppe	av	individ	sine	evner	til	å	produsere	
fellesgode.	

Den	menneskelege	natur	er,	med	andre	ord,	ein	komplisert	miks	
av	eigeninteresser	og	ei	særskild	evne	til	å	etablere	felles	interne	
normer	for	sosial	samhandling,	samt	ein	eigenskap	til	å	
underkaste	seg	normene,	så	sant	dei	ikkje	går	utover	vår	eiga	
sjølvakting.

26



Men	korleis	heng	alt	dette	saman?

• går	det	ei	rett	line	frå	kulturen	i	grenda	med	det	tilhøyrande	
normsettet	og	produksjonen	av	kollektive	gode?

Eg	trur	ikkje	nødvendigvis	det

Om	du	tenkjer	deg	at	du	flyttar	inn	i	ei	grend.	Vil	du	då	automatisk	
ta	til	deg	den	lokale	kulturen?	Vil	du	då	automatisk	underkaste	
deg	dei	felles	normene	som	gjeld	i	lokalsamfunnet?	

Nei	du	vil	ikkje	det…	det	er	fyrst	i	det	du	involverer	deg	i	
lokalsamfunnet	at	du	har	moglegheit	til	å	lære	den	lokale	
kulturen….	det	er	fyrst	i	det	du	involverer	deg	i	lokalsamfunnet	at	
det	lokale	normsettet	vert	relevant	for	deg….	før	det	finst	det	ikkje	
i	din	verden.

Det	kollektive	godet	kjem	ikkje	frå	den	lokale	kulturen	og	
normsettet	aleine….	det	trengst	aktørar,	og	det	trengst	aktørar	
som	involverer	seg.	

27



• Det	kollektive	gode	er	resultatet	av	samhandlande	aktørar.	

• Og	det	treng	dessverre	ikkje	alltid	vere	eit	gode	eingong

Skal	det	kollektive	utbytte	av	samhandlinga	vere	eit	gode	og	ikkje	
eit	ondetrengst	det	eit	

• solid	kollektivt	normsystem	å	kvile	seg	på.	Eit	normsystem	forankra	i	
aktørane	sine	intensjonar	om	å	bu	i	grenda	ei	god	stund	framover.	Det	
treng	eit	normsystem	der	

• gjengjeldingsnorma	– sjølve	basisnorma	for	den	menneskelege	
samhandlinga	– vert	understøtta	av	ein	

• tillit	 til	at	ei	beine	vert	gjengjelda	med	ei	anna	beine

• Og	tillita	er	tufta	på	ei	røynslebasert	forventing	om	at;	slik	er	det,	for	
slik	har	det	alltid	vore.	

Dette	er	kjernerelasjonane	i	det	sosiale	som	definerar

• samhandlingsnivået

• og	avgjerd	kor	vidt	utbyttet	frå	det	kollektive	vert	eit	onde eller	eit	
gode

• Røynslene	og	tillita	 frå	aktørnivået,	set	seg	som	kollektive	minner	i	
grenda.	Og	i	neste	omgang	vil	dette	minnet	informere	grunnlaget	for	
kjernerelasjonane	i	det	sosiale.	

Derfor	går	pilane	her	begge	vegar

• Dei	snakkar	om	det	på	butikken	og	det	vert	nemnt	i	forbifartaat;	«ja	
ho	Ester,	ja	ho	kan	du	stole	på,	ho	stiller	opp»

Slik	går	ordet	om	sambygdingar,	og	slik	legg	ein	grunnlaget	for	at	
andre	skal	våge	å	gå	inn	i	samarbeid,	som	fordrar	tillit	om	
gjengjelding

27



• Og	er	grenda	passe	stor	og	passe	lita	så	spreiast	ordet	og	tillita	 raskt	

• og	lettare	kan	ein	semjast	om	det	lokale	normsettet

historiene	går	til	heile	grenda,	dei	går	til	skipsreiaren	og	til	
vaskehjelpa,	dei	går	til	bonden	og	til	røyrleggjaren	og	dei	går	til	
Jørgen	og	til	Salomon

• Alt	etter	kor	ulike	dei	er	i	sine	preferansar,	alt	etter	kva	maktmiddlar	
dei	set	på	og	alt	etter	kor	villige	dei	er	til	å	bruke	makta,	innverkar	det	
på	forhandlinga	og	på	kostnaden	med	å	utforme	det	felles	kollektive	
normsystemet

Slik	kan	forholdet	mellom	den	lokale	kulturen,	normer	og	
kollektive	gode	illustrerast	innanfor	rammene	av	
grendesamfunnet.	

Skal	ein	skape	kollektive	gode	framfor	kollektive	onde i	eit	lokalsamfunn,	
er	det	her	fire	viktige	overgangar	ein	bør	vere	merksam	på.	

1) grada	av	tillit	og	gjengjelding	i	samarbeidsrelasjonar

2) det	er	forteljingane	om	grada	av	tillit	og	gjengjelding	i	
samarbeidsrelasjonar

3) fungerande	arena	for	andlet-til-andlet	kommunikasjon

4) forhandlinga	om	etablering	av	felles	interesser

Alt	saman	kokt	ned	til	eit	stadeige	kollektivt	normsystem	som	evnar	å	
sele	opp	Bygdedyret	til	å	bli	eit	effektiv	og	hardtarbeidande	trekkdyr	
som	dreg	heile	grenda	i	ei	retning	dit	me	alle	vill.

27



28



29


